
 

 

The Femininity of Truth in Derrida’s Spurs 
 

Derrida’nın Mahmuzlar’ında Hakikatin Dişilliği 
 

 
Canan Süslü 

 
 

Doktora Pr., İnönü Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü/Felsefe Bölümü, cananyurt02@gmail.com,  
ORCID: 0009-0002-3033-4813 

 
  Article Information     Makale Bilgisi 

 
  Article Type      Makale Türü 
  Research Article      Araştırma Makalesi 
  Date Received      Geliş Tarihi 
  09.09.2025      09.09.2025 
  Date Accepted      Kabul Tarihi 
  14.10.2025      14.10.2025 
  Date Published      Yayın Tarihi 
  31 December 2025     31 Aralık 2025 
  Plagiarism Checks: Yes, Turnitin.    Benzerlik Taraması: Evet, Turnitin. 
  Ethical Statement     Etik Beyan 

It is declared that scientific and ethical principles have 
been followed while carrying out and writing this study 
and that all the sources used have been properly cited. 
(Canan Süslü) 
 
Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of 
interest to declare. 
 

Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilke-
lere uyulduğu ve yararlanılan tüm çalışmaların kaynak-
çada belirtildiği beyan olunur. 
(Canan Süslü) 
 
Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir.           

Licensed under CC BY-NC 4.0 license.   CC BY-NC 4.0 lisansı ile lisanslanmıştır. 

 
Cite As | Atıf 

 
Süslü, Canan (2025). Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği. Mebadi Internati-

onal Journal of Philosophy, (2) 2, 68-83. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18080466 

 

 

 

 
Volume: 2 Issue: 2 Year: 2025, pp. 68-83 

 
| 

 
Cilt: 2 Sayı: 2 Yıl: 2025, ss. 68-83 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 69 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Abstract 
 
 
In his work Spurs: Nietzsche’s Styles, Derrida puts 
into words an interpretation that provides a clue 
to the course of the discussion on the basic prob-
lem—namely, “what truth is” —that comes to the 
fore in Nietzsche’s text. In Spurs, he discusses the 
relation of truth to both the rational and emotio-
nal contexts, using the female image as the best 
example. The meanings and connotations he att-
ributes to the female image—such as variability, 
unattainability, distance from authenticity, the 
inability to reach what should be, and the diffi-
culty of defining a concrete truth—reflect the chal-
lenge of describing the impossibility of a constant 
form of truth within both technical discourse and 
intellectual-philosophical language. Truth cannot 
be attained through logical analysis alone, nor can 
it be attained wholly within the emotional context. 
Since the history of thought accepts the opposi-
tion and irreplaceability of reason and emotion, 
and bases the power of thought on this, the im-
possibility of reducing a situation containing two 
essentially opposing structures to a single defini-
tion and foundation determines the essence of the 
discussion. In that case, what do the multiple con-
notations and meanings of truth—discussed up to 
Nietzsche’s lifetime—correspond to in his female 
image? The possibility of this, whether in its lite-
rary, artistic, religious, or rational equivalents, 
will also refer to pluralistic connotations in Der-
rida’s analysis. This study argues that a single 
form cannot be fixed in terms of either language 
or art, and discusses Nietzsche’s “femininity of 
truth.” 
 
 
Keywords: Nietzsche, Derrida, Woman, Style, Re-
ality 
 

 
 
 
 

Öz 
 
 
Derrida, Mahmuzlar: Nietzsche’nin Üslupları 
başlığında kaleme aldığı çalışmasında, Ni-
etzsche’nin metninde öne çıkan temel soruna 
yani hakikatin neliğine dair tartışmanın seyrine 
dair ipucu olacak bir yorumu dillendirir. Mah-
muzlarda hakikatin rasyonel ve duygu bağla-
mıyla ilişkisini en iyi kadın imgesinde tartışır.  
Kadın imgesine yüklediği anlam ve imalar te-
melde değişkenlik, elde edilemezlik, sahicilikten 
uzaklık, olması gerekene ulaşamama, somut bir 
hakikat tanımının güçlüğü vb. hakikatin sabi-
tesinin imkansızlığını hem teknik hem de dü-
şünsel ve felsefi söylem içinde tanımlamanın 
güçlüğünü yansıtır. Hakikat ne sadece mantık-
sal çözümleme ne de duygu bağlamında bütün 
olarak elde edilir. Düşünce tarihi aklı ve duy-
guyu birbirine karşıtlığı ve birbirinin yerine 
ikame edilemezliği üzerine kabullenip düşünce-
nin gücünü buna göre temellendirdiği için 
özünde karşıt iki yapı barındıran bir durumun 
tek bir tanım ve dayanağının olmasının olanak-
sızlığı tartışmanın mahiyetini belirler. O halde 
Nietzsche’nin yaşadığı zamana kadar tartışılan 
hakikatin onun kadın imgesindeki çoklu ima ve 
anlamı neye tekabül etmektedir. Buna dair 
imkânın ancak edebi, sanatsal, dinsel ve rasyo-
nel karşılığı Derrida’nın analizinde de çoğulcu 
imalara gönderme yapacaktır. Bu çalışma, Ni-
etzsche’nin hakikatin dişilliği ve tek bir formu-
nun ne dil ne de sanat bakımından sabiteye sığ-
mayacağını tartışmaktadır. 
 
 
 
 
Anahtar Kelimeler: Nietzsche, Derrida, Kadın, 
Üslup, Gerçeklik 
 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 70 

1. Giriş  

Kadın kavramının irdelenmesinde gerçeklik, şüphecilik ve düşüncenin 
kadına dönüşümü gibi konular, Derrida’nın yöntemiyle Nietzsche’nin düşünce 
ve üslubuna ne kadar etkili bir şekilde nüfuz ettiğini gösterecektir. Özellikle 
kadın figürünün Mahmuzlar’da, hakikatin epistemolojik ve estetik yapısıyla na-
sıl ilişkili olduğu bu çalışmanın temel odak noktalarından biridir. 

Mahmuzlar1yalnızca kadın figürünün felsefi bir imge olarak nasıl işledi-
ğini değil aynı zamanda anlamın sabit ve doğrudan verilmediği, üsluplaşmış bir 
yapı içinde nasıl ertelendiğini de gösterir. Bu metinde dile gelen şey çoğu zaman 
açık ifadelerin gerisine hatta dışına çekilir. Söylenenin anlamı, sözcüklerin yü-
zeyinde değil onların arasındaki boşluklarda, kaymalarda ve figüratif çağrışım-
larda dolaşır. Kadın figürü de tam bu yapının merkezinde yer alır; hakikatin 
doğrudan temsilini imkânsızlaştıran, onu sürekli olarak erteleyen bir sapma bi-
çimi olarak belirir. 

Bu figüratif yapı, yalnızca anlamı değil, anlamın taşıyıcılarını da -yani 
sözcükleri, imgeleri, nesneleri- bir tür düzmece zincire dönüştürür. Düzmece 
sözcükler (nesneler) zinciri, gerçeğe benzeyen ama gerçek olmayan, gizlediği ger-
çeğin yerini tutan ama aynı zamanda kendini gizleyen başka bir zincirin yerini 
alır. Bu yapı içinde her ne kadar belirsiz ve karanlık bir yazın egemen gibi gö-
rünse de söz konusu olan aslında uyanıklıkla işleyen bir çarktır. Derrida’nın 
metni, anlamı bulanıklaştırmak yerine, onun istikrarsızlığını açığa çıkarır; böy-
lece hem hakikatin hem de kadının temsili, felsefi düşünceye içkin olan düz 
çizgisel anlam arayışını sarsacak biçimde yeniden konumlanır. 

Bu zincirdeki süreksizlikler, kimi zaman ani bir iğneleme ya da alaycı bir 
çıkışla görünür hale gelir. Söylemin kesintiye uğradığı, anlamın akışkan yapısı-
nın aniden çatladığı bu anlar, Derrida’nın metninde özgün bir üslup yaratır. 
Belki de tam da bu noktada, olup bitenin ne olduğunu -ya da ne olmadığını- 
sezmeye başlarız. İğnelemenin yarattığı bu sarsıntı, sözcelemin yüzeyini deler; 
ironinin, parodinin ya da ani bir ses değişiminin eşlik ettiği bu kırılmalarda, 
anlam kendini saklamayı değil, parçalanarak da olsa dışa sızmayı seçer. Bu da 
Mahmuzlar’ın üslubunu, sadece felsefi değil aynı zamanda teatral ve sahneleyici 
bir yapı olarak kurar. 

Bu nedenle Mahmuzlar, yalnızca Nietzsche’nin metinlerine dair yorumla-
yıcı bir okuma sunmakla kalmaz; düşüncenin kendisini dramatik ve jestsel bir 

 
1 Mahmuzlar, bir yandan iz, belirti ve işaret anlamlarını taşırken, diğer yandan denizci-
likte gemilerin dümen suyunda oluşan, yön ve hareketi belirleyen dalga hareketini ifade 
eder. Bu çok katmanlı anlam, Derrida’nın metnindeki “mahmuz” metaforunun zengin-
liğini ortaya koyar. (Derrida, 2002, s. 31) 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 71 

yapıda sahneye koyar. Söylem, figüratif bir düzlemde işler; anlam, sözcüklerin 
yüzeyinde değil, onların kırıldığı, kaydığı, iğnelemeyle sarsıldığı anlarda devinir. 
Bu ani çıkışlar, ironik gerilimler ve üslubun beklenmedik kırılmaları, Der-
rida’nın yazısını bir “uyanıklık çarkı”na dönüştürür. Düzmece görünen sözcük 
zinciri, gerçeğe temas etmenin imkânsızlığını değil; onun figüratif, ertelenmiş ve 
sapmış izlerini sürmenin yollarını açar. Kadın figürü ise tam bu dramatik yapı-
nın merkezinde yer alır: hakikatin doğrudan temsilini imkânsızlaştıran, anlamı 
sabitlemek yerine sürekli yeniden yerleştiren bir estetik mesafe ve epistemolojik 
sapma biçimi olarak belirir. Bu çalışmada, Derrida’nın yöntemiyle Nietzsche’nin 
metinlerine nasıl nüfuz ettiği, kadın figürünün hakikatle ilişkisi ve bu ilişkinin 
figüratif yapısı, yapıbozumcu bir perspektifle detaylandırılacaktır. 

Kadın figürünün çağrıştırdığı mesafe, sapma ve ertelenme biçimleri üze-
rinden, Mahmuzlar’ın düşünceyi nasıl dile getirmediğini, daha doğrusu nasıl 
dolaylı, figüratif ve jestsel yollarla sahnelediğini izlemek mümkün hale gelir. Bu 
yazı da bu izlerin peşine düşecektir. 

2. Nietzsche’nin Üslupları 

Üslup sorunu her zaman dikenli ve önemli bir mesele olmuştur; bazen 
sadece bir yazın türü, bazen de iğneleme ya da yumruk gibi güçlü bir araç işlevi 
görmüştür. Filozoflar, bu üsluplar aracılığıyla ele aldıkları konulara acımasızca 
saldırarak kalıcı izler bırakmışlardır. Ancak kimi zaman ürpertici biçimler ya-
ratıp, ayrımsal duruma geçerek yelkenlerin arkasına gizlenmiş ve çekinceyle 
geri adım atmışlardır. Bırakalım kanatlar, dişilik ile erillik arasında dalgalansın; 
çünkü dilimiz bu iki unsurun doğrudan kesişmemesine olanak tanır. Yelkenlere 
geldiğimizde ise Nietzsche’nin bu üslup çeşitliliğini eksiksiz biçimde pratiğe dök-
tüğü görülür. Nietzsche’de üslup, mahmuzlu bir gemi gibi yönünü saparak bu-
lur; dalgayı doğrudan yarmaz, ona dolaylı bir kıvrımla yanıt verir. Hakikat, bu 
sapakta kırılır, ertelenir ve figüratif bir yüzeyde görünür kılınır. Anlam, ölümcül 
ve körleştirici olana temas etmeden, bu mesafenin içinden geçerek varlığını sür-
dürür. Derrida’nın Mahmuzlar’da izini sürdüğü gibi, işte bu mesafe, hakikatin 
dişil figürle özdeşleştiği, temsilin gecikmeli kıvrımlarında şekillendiği noktadır. 
Derrida’nın ifadesiyle, sapaklaşan üslup bir “şemsiye” gibidir hem örter hem de 
biçim verir. Delici olduğu ölçüde gösterişli bir silahtır; gerilen, buruşan ve düz-
lenen kumaşlar gibi yüzeyleri sağlamlaştıran bir madde olarak işler. Ni-
etzsche’de bu tür bir üslup, hakikati doğrudan açmak yerine, figüratif kıvrımlar 
içinde korur ve gizleyerek iletir. (Derrida, 2002, s. 30-31) 

Kadın figüründe üsluplaşan sapak, ilk anda bile bir tedirginlik hissi 
uyandırır. Bu tedirginlik, örneğin bir geminin yelken oyununda hissedilen be-
lirsizliğe benzer. Üslup ile Nietzsche’nin kadını arasındaki yakın bağıntıyı gös-
termek için Şen Bilim’deki “Kadınlar ve onların uzaktaki etkileri” (Nietzsche, 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 72 

2011, s. 69) başlıklı aforizmaya bakmak yeterlidir. (Derrida, 2002, s. 32) Ni-
etzsche burada, benliğin duyusal aşırılığına ve dış dünyadan gelen seslerin yo-
ğunluğuna dikkat çeker: “Hâlâ kulaklarım var mı? Yoksa kulaktan başka bir 
şey değil miyim?” (Nietzsche, 2011, s. 69) sorusu, öznenin duyularıyla adeta 
kuşatılmış, kendisini neredeyse yalnızca işitilenlere indirgenmiş hissetmesini 
dile getirir. Bu yoğun gürültü, çığlıklar ve tehditlerle dolu bir kaos yaratırken, 
tam bu karmaşanın içinde sessiz, hayaletimsi bir gemi belirir. Bu gemi, uzak, 
dokunulmaz ve büyüleyici bir varlık olarak kadının figüratif etkisini temsil eder. 
Kadının büyüsü ve etkisi doğrudan değil, uzaktan, sessizce gerçekleşir; bu du-
rum, hakikatin doğrudan temsili mümkün olmadığında ortaya çıkan estetik bir 
çağrıdır. Derrida’nın da işaret ettiği gibi kadın burada felsefi anlamda bir temsil 
değil, hakikatin dolaylı, ertelenmiş ve figüratif olarak hissedilen biçimini taşır. 
Gürültüyle çevrili özne, bu sessiz varlığı düşsel bir alanda yakalar; mutluluğunu 
ve dinginliğini kadınların yanındaki bu uzak sessizlikte bulur. Böylece kadın, 
hakikatin doğrudan ifadesi değil, onun ertelemesi, uzaklığı ve estetik biçimlen-
mesidir. (Derrida, 2002, s. 32-33) Bu mesafeli yapının Nietzsche’nin metinlerin-
deki işleyişini daha yakından görmek için Derrida’nın yorumladığı figüratif 
örüntülere başvurulabilir. 

Nietzsche’nin yazı üslubunda kadın figürü yalnızca temsili bir nesne değil 
hakikatin gizemli doğasını taşıyan bir mesafe biçimi olarak belirir. En güçlü 
etkisini de tam bu mesafeden, görünürlükle görünmezlik arasındaki eşikten 
üretir. Bu figür, düşünceyi kışkırtır; bizi, gözlerimiz bağlı bile olsa, en tehlikeli 
yollara sürükleyen bir düş gücünü harekete geçirir. Kadının erişilmezliği, sa-
natla ilişkili bu tehlikeli hareketin gizemsel değerini oluşturur: düşünceye yön 
vererek bizi çatılara, uçurum kenarlarına, fantezi turlarına çıkarır. Gündüzün 
uyurgezerleri olan biz sanatçılar, tırmanmak için doğmuşuzdur; yükseklikleri 
acılarımızın ve şüphelerimizin yerine koyar, bu boşluklar üzerinde yürürüz. Ar-
tık yükseklik ne yorucudur ne de ayırt edilebilir; yaşam, ölümün sessizliğinde 
bir düşe dönüşür. Ve en sonunda, en güzel yelkenli bile “yüce bir sorumluluk” 
karşısında ne bir devinim ne de bir ses çıkarır; geriye yalnızca trajik bir hare-
ketsizlik kalır. Derrida’nın ifadesiyle: “Kadınların en çekici güzelliği, kendilerini 
uzaktan hissettirmektir; filozofların diliyle konuşursak bu bir eylemdir, uzaktan 
eklemedir; ancak bunun için her şeyden önce uzaklık gerekmektedir.”2 (Derrida, 
2002, s. 34) 

Nietzsche, kadın figürünün etkisini, “actio in distans”3gibi Latince bir fel-
sefi terim aracılığıyla gösterir. Bu terimi metne sokarken onu doğrudan değil 
belli bir mesafe içinde yani ironik, figüratif bir biçimde yerleştirir. Bu da yazının 

 
2 Nietzsche’nin metnine paralel olarak bkz. “Kadınların en güçlü etkisi ve büyüsü, filo-
zofların sözleriyle uzaktan etkili olmalarından, actio in distanslarından gelir: Bu da her 
şeyden önce şunu gerektirir- Uzaklık!” (Nietzsche, 2011, s. 70) 
3 “Uzaktan Etki” 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 73 

kendisinin bir “uzaklık üretme” üslubuna sahip olduğunu gösterir. Yani sadece 
anlattığı değil anlatış biçimi de mesafelidir. “Uzaklık” salt mekânsal değil aynı 
zamanda epistemolojik ve estetik bir mesafedir. Derrida’nın ifadesiyle, “Bu üs-
lup, aslında ölümü düşleten bu sonsuz örtülerden kendimizi uzak tutmak için 
bir davetiyedir.” (Derrida, 2002, s. 35) 

Üslup yalnızca bir biçim değil aynı zamanda ölümle, hakikatle, aşırılıkla 
kurduğumuz ilişkinin biçimidir. Bu örtüler -yani doğrudan temsile kapalı, an-
lamı geciktiren katmanlar- bizde bir mesafe oluşturur. Nietzsche’nin yazısı, bizi 
bu örtülere kapılıp gitmemeye, onlara körü körüne bağlanmamaya, bir çeşit ko-
ruyucu mesafede durmaya çağırır. Kadın figürünün baştan çıkarıcılığı, doğru-
danlığında değil, erişilmezliğindedir.  

 Bu uzaklaşmanın ayrışan açılımı, bir gerçeği gösterir: Kadın, gerçeklik 
içerisinde kendinden uzaklaşan bir varlıktır; bu uzaklaşma onun temel doğasını 
oluşturur. Sabit bir kökeni yoktur, çünkü kendini sürekli uzaklaştırır ve değiş-
tirir. Benliğini, kökenini, kimliğini ve özelliklerini örter, gizler ya da yok eder. Bu 
yüzden felsefi söylem kadının doğasını kavramakta zorlanır; kadın, anlam ve 
varlık açısından bir hiçin içine düşer. “Kadın gerçeği yoktur, çünkü gerçeğin bu 
derin ayrımı, bu gerçek dışılık “gerçekliğin” kendisidir. Kadın, bu gerçeklikteki 
gerçek dışılığın adıdır.” (Derrida, 2002, s. 35) 

Nietzsche’nin “kadın olarak gerçeklik”4ya da “kadınsı utangaçlığın hare-
keti olarak gerçeklik” eğretilemeli olarak bu imgeleri kullanması5onun; hakikati 
doğrudan temsil edilemeyen, sürekli ertelenen ve figüratif olarak işaretlenen bir 
yapı olarak düşündüğünü gösterir. Bu ifade, yalnızca bir metafor değil hakikatle 
kurulan ilişkinin yapısını dile getiren bir epistemolojik jesttir. Nietzsche’nin “al-
tın işlemeli örtüyle kaplı yaşam” tasviri, bu mesafeli yapının estetik boyutuna 
işaret eder: yaşamın hakikati kendini doğrudan değil, çekingen, alaycı, utangaç 
ve dolaylı yollarla sunar.6 “Yaşam kadındır” (life is a woman) (Nietzsche, 2001, 
p. 193) ifadesi bu figüratifleşmenin doruk noktasıdır; çünkü burada kadın fi-
gürü, hakikatin doğrudan kavranamazlığı ile örtüşür. “Çünkü eğer kadın ger-
çeklikse, bu aynı kadın gerçekliğin olmadığını, oluşmadığını ve gerçekliğe sahip 
olunamayacağını çok iyi bilir.” (Derrida, 2002, s. 36) Bu cümle, yalnızca temsili 

 
4 Eserde önsöz böyle başlar: “Suppose that truth is a woman -and why not? / Diyelim 
ki gerçeklik bir kadındır- neden olmasın?” (Nietzsche, 2002, Preface) 
5 Nietzsche’nin kadın ve hakikat ilişkisi, Derrida tarafından Mahmuzlar adlı eserinde bu 
şekilde ele alınmıştır.  
(Derrida, 2002, s. 36) 
6 “But perhaps that is the strongest magic of life: it is covered by a veil of beautiful 
possibilities, woven with threads of gold -promising, resisting, bashful, mocking, com-
passionate, and seductive.” (Türkçesi: Belki de yaşamın en güçlü büyüsü budur: o, gü-
zel ihtimallerin örtüsüyle kaplıdır; altın ipliklerle dokunmuştur- vaat eden, direnen, 
utangaç, alaycı, merhametli ve baştan çıkarıcı.) (Nietzsche, 2001, p. 193) 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 74 

değil, felsefi öznenin hakikate dair arzusunu da boşa çıkarır. Kadın figürü, ger-
çeğe ulaşmak isteyen filozofun önüne konan bir “uzaklık” olarak belirir; bu 
uzaklık, hakikatin bir nesne değil, bir oluş süreci olduğuna dair uyarıdır. 

Bu aşamada Nietzsche, kadının gerçekliğini, gerçekliğin kendisini ele alır: 
“Kadın elde edilmeye izin vermez ve her tür dogmatizm, bugün orada acınası ve 
bunalımlı bir içerik içinde durur. Kadın hâlâ dimdik ayaktadır!”7Gerçeklik -tıpkı 
kadın gibi- doğrudan elde edilemez; yani tam anlamıyla kavranamaz ya da sa-
hiplenilemez. Bu, bilgiye dair tüm dogmatik iddiaların kırılganlığını ima eder. 
Nietzsche, “hakikati elde etmek” isteyen metafizik düşünce biçimini dogmatik 
bir tutum olarak görür. Oysa hakikat, kadınsı bir şekilde “uzakta durur”, “ka-
çamaklıdır”, “utangaçtır”; yani bir actio in distans ile çalışır. “Elde edilemeyen 
kadınsılık”, burada temsilin sürekli ertelendiği bir açıklık -sonsuz bir anlam po-
tansiyeli- olarak konumlanır. Burada “kadınsılık” kelimesini, dogmatik filozofun 
sabit temsil arzusu içinde olduğu gibi dişilik, kadının dişiliği, kadın cinsiyeti 
olarak algılamamak gerekir. (Derrida, 2002, s. 37) 

Nietzsche’nin metinlerinde “kadından kaynaklanan” olarak tarif edilebi-
lecek dalavere, hıçkırık, buçukluk ve hafif meşrep bir kadının kıskaçları gibi 
edimlerle ortaya çıkan, tırnak içinde doğan gerçekler, gerçekliğin doğrudan ken-
disinden ziyade onun tırnak içine alınmasını zorlayan bir etkiye sahiptir. Bu 
etki, kadınsılık olarak adlandırılabilecek bir hareket ve edimdir; yani gerçekliği 
kesin ve sabit bir biçimde kayda geçiren şey, salt “kadın” değil, onun bu belirsiz, 
kaygan ve çok katmanlı edimselliğidir. Böylece Nietzsche’de gerçekliğin “tırnak 
içine alınması”, kadınsılığın epistemolojik-estetik bir işlevi olarak ortaya çıkar. 
(Derrida, 2002, s. 38) Kadın yalnızca gerçekliğin gölgesi değildir; o, yazının kendi 
ritmini, sesini ve hareketini yaratan üsluptur. “Üslup, kadın demektir.” (Der-
rida, 2002, s. 38) -yazdıran, şekillendiren, gerçekliğe dokunan bir güç. Kadın, 
gerçekliğin ta kendisi olarak başlamış yolculuğuna, üslup olarak devam eder ve 
nihayetinde sanatın özünde can bulur. 

Asıl üzerinde durulması gereken, kadın gerçekliğinin kuşkulu ve gizemli 
doğasıdır. “Kadınların derin olduğunu söylerler-neden? Çünkü asla onun teme-
line inemezsiniz. Fakat kadınlar aslında sığ bile değildir.” (Nietzsche, 2012, s. 
10) Gerçeklik yalnızca yüzeyde var olan bir şeydir; derinlik ise ancak üzerine 
örtülen bir örtünün varlığıyla mümkün olur. Bu örtü, gerçekliğin yüzünü gizler; 
gerçekliğin tamamen yok olması ya da varlığını sürdürebilmesi için bu örtünün 
kaldırılması ya da bir şekilde yere düşmesi yeterlidir. Örtü düştüğünde ise ne-
den korku, ürperti ve bir çekingenlik hissi ortaya çıkar? “Kadınlar arasında. 

 
7 Bu ifade Nietzsche’nin Beyond Good and Evil adlı eserinin önsözünde yer almaktadır 
(Nietzsche, 2002, Preface). Aynı ifade Hüseyin Subhi Erdem tarafından da aktarılmıştır 
(Erdem, 2006, s. 69). Derrida ise bu pasajdan hareketle benzer bir yorum geliştirmiştir 
(Derrida, 2002, s. 37). 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 75 

Gerçek mi? Ah! Bilmiyorsunuz gerçeği! Bu bizim mütevazılığımızı öldürmeye te-
şebbüs değil mi?” (Nietzsche, 2012, s.9) Çünkü gerçekliğe doğrudan temas; onu 
figürsüz, mesafesiz, dolaysız bir çıplaklık içinde sunar ki bu da özne için taham-
mül edilmesi güç bir durumdur. Bu yüzden örtü, sadece gizlemez aynı zamanda 
korur, anlamlandırır, hatta arzulanabilir kılar. Yazıdaki kadınsı hareket, tam 
da bu nedenle hakikatin çıplaklığını askıya alır; onu tırnak içine alır, erteleyerek 
dolaştırır, figürlere büründürür. Üslup burada, gerçekliğin çıplak şiddetini in-
celten bir kadınsı jesttir. Ayrılmak olayı da kadınsı edimin temel bir yönüdür; 
kadın, bu ayrılma ile korku yaratır ve bu korkunun yarattığı boşlukta egemen-
liğini tesis eder. Ancak bu egemenlik, gerçeklikle doğrudan yüzleşmekten ka-
çınmaya dayanır. Böylece kadınsılık, hakikatle bilinçli bir mesafe koyan, onu 
örtülü ve ertelenmiş kılan bir yapıya dönüşür: 

Bir kadın kendisi için yeni bir süs aramadıkça- kendini süslemesini ebedi – 
kadınlığın bir parçası olduğunu düşünüyorum, öyle değil mi? -Şimdi, ken-
disi hakkında bir korku uyandırmak istiyor: -Belki de bununla egemenlik 
kazanmayı. Ama hiç de hakikati istemiyor: Kadın için hakikat nedir ki! Ba-
şından beri, kadın için hakikatten daha yabancı, itici, düşmanca ne var ki! 
- En büyük sanatı yalandır, en yüce derdi görünüş ve güzellik… (Nietzsche, 
2015, s. 157) 
 

Kadın figürünün cazibesi, karşıtlıklarla örülüdür; çünkü aynı anda hem 
gerçeğin modeli olarak sunulur hem de ona karşı konumlanır. Bu çelişkili yapı, 
onun iki kez model olmasına yol açar: Gerçeği belirleyen, filozofları peşinden 
sürükleyen ve yanıltan bir figür olduğu kadar; inanmadan da bu gerçeklik 
içinde kendine yer açan biridir. Kendisi gizemlidir, takı gibidir; yanıltıcıdır, 
çünkü sanattır. Sanatla özdeşliği, filozoflara özgü bir ikna gücüyle birleşir. An-
cak bu güç, erkekle özdeşleştirilmekten kaçınır; gerçeğe inanır gibi yapar ama 
onu yalanlar, ortaya koyduğu dogmayı ise bir kurmaca olarak işler. Bu nedenle 
sanat, üslup ve gerçek sorunları kadın sorunsalından ayrılamaz; kadınsı olan, 
gerçeğin figüratif düzlemde inşasına katılır. Böylelikle daha önce de belirttiğimiz 
gibi kadın; önce “gerçeklik” olarak ortaya çıkar; ardından “üslup” olur; en so-
nunda ise “sanat”ın kendisi haline gelir. 

3. Düşünce Dişilleşiyor (Sie wird Weib) 

Nietzsche’nin kadın-gerçeklik bağlamında vurguladığı kavram, dişilleşen 
düşünce ya da düşüncenin dişilleşmesidir. Bağlamın da ifade ettiği gibi kadın-
laşan, “düşünce”dir.  Kadına dönüşme, düşünce sürecinin kendisidir. (Derrida, 
2002, s. 49-50) Kadın figürü burada doğrudan bir biyolojik ya da toplumsal 
cinsiyeti değil, belirli bir düşünme tarzını simgeler. Bu figür, özellikle dolaylılık, 
dolanıklık ve doğrudan olmayış gibi nitelikleriyle öne çıkar. Bu bağlamda, dü-
şüncenin kadınsılaşması, onun hakikate doğrudan yönelmek yerine mesafeli, 
örtük ve figüratif bir tarzda ilerlemesi anlamına gelir. Kadına dönüşüm, tam da 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 76 

bu tarzda işleyen düşünsel bir süreçtir.  Düşünce, gerçekliği dışarıdan temsil 
eden bir araç olmaktan ziyade onun kendini sunma biçimlerinden biridir.  

Bu durumda, gerçekliğin her zaman kadın formunda belirmediği anlaşılır 
aynı şekilde kadın da her koşulda gerçekliği temsil etmez. Her biri kendine özgü 
bir anlatı taşır belki de felsefenin tek başına çözüme kavuşturamadığı bu kar-
maşık anlatının tam da kendisidir. Dünya ve gerçeklik tarihine göz atıldığında, 
düşüncenin bu gelişmeden önceki çağlarda Platon’a özgü bir karakter taşıdığı 
görülür. Bu dönemin düşüncesi, gerçekliği Platonik bir ifade biçimiyle kaydeder: 
sanki Platon, “Platon olarak ben, gerçeğim” der gibidir. Bir varlık ya da gerçek-
liğin sahneye konması olgusu olarak, düşüncenin dişi oluşu belirginleşir; artık 
Platon “ben gerçeğim” diyemez. Filozof, gerçeklikten ayrılır gibi olur ve düşün-
ceden kopar; sadece onun izinden giden, sürgünde bir figür haline gelir. Bu an, 
düşüncenin sürgüne gönderilmesine ve kendisinden uzaklaşmasına olanak ta-
nır. Tam da bu noktada, öykü başlamış olur. O hâlde, uzaklık; -kadın-gerçek-
liği- filozofu kendinden uzaklaştırır. Bu durum düşünceyi doğurur. Uzaklaş-
tıkça aşkınlaşır, çekici ve ulaşılamaz hâle gelir; böylece etkisini artırır ve uzaklık 
yolunu gösterir. Örtüleri uzaklarda dalgalanır; ölümün düşü o anda başlar -ve 
bu figür, kadının kendisidir. (Derrida, 2002, s. 50) Gerçek dünya, bilge, dindar 
ve erdemli bir insan için ulaşılabilir- o bu dünyada yaşar, o dünyadır. Bu du-
rum; ideanın en eski, nispeten tutarlı, basit ve inandırıcı biçimidir. “Ben Pla-
ton’um, gerçeğim.” önermesinin bir başka ifadesidir. Gerçek dünya şu an ula-
şılamazdır, ancak bilge, dindar ve erdemli insana (“günahını itiraf eden”) vaat 
edilmiştir. (Nietzsche, 2005, p. 171) İdeanın ilerleyişi: daha karmaşık, daha in-
celikli, daha az anlaşılır hale gelir -dişilleşir, Hristiyanlaşır… (Derrida, 2002, s. 
51)8 Böylelikle Putların Alacakaranlığındaki Bir Yanılgının hikayesine gönder-
mede bulunabiliriz: “‘Gerçek dünya’, nasıl da sonunda bir masal oldu?” (Ni-
etzsche, 2012, s. 27) 

Nietzsche’nin kadına atfettiği tüm nitelikler -çekicilik, cezbedici uzaklık, 
erişilmezlik, ince bir zarla örtülü umut ve aşkınlığa duyulan arzu- yalnızca ger-
çekliğin tarihini değil, aynı zamanda bir yanılgının anlatısını da biçimlendirir. 
“Düşünce kadınlaşır” ifadesi, düşüncenin doğrudan, buyurgan ve erkeksi bir 
hakikat söyleminden uzaklaşarak dolaylı, baştan çıkarıcı ve alımlayıcı bir bi-
çime evrilmesini imler. Bu dönüşümle birlikte hakikat, artık apaçık ve ulaşıla-
bilir bir hedef olmaktan çıkar; ulaşılması zor, incelikli ve kaçan bir figüre dönü-
şür -tıpkı Nietzsche’nin kadın imgesi gibi. Bu bağlamda kadınsılaşma, düşün-
cenin doğrusallıktan saparak daha figüratif, sezgisel ve çok anlamlı bir düzleme 

 
8 “The true world, unattainable for now, but promised to the man who is wise, pious, 
virtuous (‘to the sinner who repents’). (Progress of the idea: it gets trickier, more subtle, 
less comprehensible,- it becomes female, it becomes Christian. . .)” (Nietzsche, 2005, p. 
171) 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 77 

kaymasıdır. Nietzsche’ye göre bu evrim aynı zamanda düşüncenin dinselleşme-
sidir: “Düşünce dinselleşiyor.” Çünkü dinler de hakikati doğrudan değil, simge-
sel anlatımlar, mecazlar ve mitos aracılığıyla ifade eder; onu aşkın, ulaşılamaz 
ve temsile dirençli bir konuma yerleştirir. Nietzsche, ironik bir biçimde, dinsel-
leşen düşünceyi eleştirel konumlandırır. Gerçeklik artık dolaylı yollarla, duygu-
sal ve mesafeli bir tarzda ele alınır; yani düşünce, kadınsı bir nitelik kazanır. 
Metinde “ayracın kapanması” ifadesi ise bu dönüşümün ironik bir simgesidir: 
Düşünce, kendini açıklamak yerine ima eden, içine kapanan ve açıklama ihti-
yacını dahi askıya alan bir biçime bürünür. Bu nedenle “düşünce kadın olur” 
ifadesinden çıkarılabilecek özlü sonuç, Nietzsche’nin deyimiyle şudur: “Dü-
şünce dinselleşiyor.” (Derrida, 2002, s. 51) 

Tüm bunlar, düşüncenin artık başka bir yöne evrildiğini gösterir. Putların 
Alacakaranlığı’nda yer alan “Bir Yanılgının Hikâyesi” bölümünden sonra gelen 
“Doğa Karşıtı Ahlak”9bu evrilmenin ahlaki düşünce üzerindeki yansımalarını 
gözler önüne serer. Nietzsche burada, düşüncenin yalnızca epistemolojik değil, 
aynı zamanda etik bir sapma sürecine girdiğini iddia eder. Artık düşünce, ya-
şamı onaylayan ve içgüdüleri yücelten bir hat üzerinde ilerlemek yerine, doğaya 
sırtını dönen, yaşamı suçlayan ve içgüdüleri bastıran bir yöne sapmıştır. Dü-
şüncenin kadınsılaşması, Hıristiyanlığın bir tür kastrasyon olarak görülmesiyle 
birlikte, yaşamın içsel enerjisinden ve dürtüsel gücünden bir kopuşu simgeler. 
Nietzsche, dişin çekilmesi ve gözün çıkarılmasının Hristiyanlığa özgü simgesel 
eylemler olduğunu belirtir. Bütün bu durumlar, Hristiyanlık düşüncesinin; ‘Di-
şilleşmiş Düşünce’nin zorbalıklarıdır. (Derrida, 2002, s. 51) “Bütün eski ahlaki 
canavarlar bu konuda hemfikirdir: “Tutkular öldürülmelidir.”10 Günümüzde, 
tutkuların ve arzuların yalnızca aptallıklarından ve doğurabilecekleri nahoş so-
nuçlardan korunmak için yok edilmesi, bize bizzat aşırı bir aptallık biçimi gibi 
görünmektedir.  

Egemen ahlak doğa karşıtıdır. “Çünkü doğa, en güzeli yaratmaya zorlan-
dığı durumlarda, korkunç bir şeydir.” (Köhler, 1999, s. 94) Oysa ahlak doğaya 
uygun olmalı ve doğanın yolunu açmalıdır. Yani insan doğanın bir parçası ola-
rak, mükemmel olanı düşünür, ancak bunu gerçekleştiremez; yetersizlikleri, 
eksiklikleri, özürleri ve hataları vardır. Bunları gidermek amacıyla bir yaşama 
düzeni kurar ve buna ahlak adını verir. Ancak, bu düzen doğaya aykırı olduğu 
için ahlak, doğadaki eksikliklerini ve yetersizliklerini duyuran, duyan insanın 
doğa tarafından kendisine sunulacak olanakların önünü kesen bir yapıya dö-
nüşür. Ahlak, insanı geliştirebilecekken, daha yetkin, daha bilgili, daha ince, 
daha duyarlı ve daha geniş ufuklu bir varlık olabilecekken, oluşturduğu yaşama 

 
9 Karşı ahlak olarak ortaya çıkar. Karşı-doğa hâline gelir. Böylece doğa ile ahlak birbi-
rinden ayrılmış olur. 
10 “All the old moral monsters are unanimous on that score: ‘il faut tuer les passions’.” 
(Nietzsche, 2005, p. 171) 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 78 

düzeniyle kendini daraltır ve kendine acılar verir, suçluluk duygularına sürük-
ler. Bir arada yaşamak, birey olarak kendi dürtülerinize tamamen bırakırsanız, 
birlikte yaşadığınız insanlarla sorunların ortaya çıkmasına neden olur. Yani bir 
arada yaşamanın, ödün vermeyi gerektiren bir boyutu vardır. Bu nedenle dür-
tülerinizi tam anlamıyla, kontrolsüzce yaşama olanağı bulamazsınız. “Fakat tut-
kuların köküne saldırmak, yaşamın da köküne saldırmak demektir: Kilise’nin 
uygulamaları yaşam karşıtıdır…” 11 

Hıristiyanlığın yaptığı yaşama itirazdır. Yaşama itiraz edilmez. Yaşam ka-
bul edilerek yaşanır. Dolayısıyla yaşam kaynağını yadsımaya kalkmak, insanı 
bu kaynaktan başka türlü beslenmeye götürür ki bu beslenme hastalıklı bes-
lenme diyebileceğimiz bir beslenme olur. Şimdi yaşama itiraz ediyorum diye ya-
şama itiraz edilmiyor. Çünkü bu itiraz edenlerin yaşam hakkında bir kavrayışı 
da yoktur. Ama itiraz ettikleri öyle şeyler vardır ki, onlar itiraz edenleri yaşaya-
bilecekleri yaşamdan alıkoymaktadır. Dolayısıyla kendisinde olan, gerçekleşti-
rebilecekleri, zenginleşebilecekleri olanakları baştan yitirmiş olmaktadırlar. 
(İnam, 2019) 

Değerlerin en yükseği yaşamın kendisidir. Ancak insanlar, garip bir şe-
kilde (Hristiyanlıkta da sıkça görülen bir durum olarak) yüksek değerleri ya-
şamdan uzaklaştırmaktadır. Yani bedenliliği, duygu yüklülüğünü ve insanın bi-
yolojik varlığını doya doya yaşayıp oradan beslenerek sanatta ve düşüncede üre-
tim yapabileceği kaynağı yadsıdığınız zaman, yaşamı ve yaşamın size ulaşan 
kaynağını, can damarını kesmiş oluyorsunuz. İnsan kendisini oluşturan güçle-
rin harmanını gerçekleştirememekte, güçlerini yaratıcı bir şekilde bir araya ge-
tirememektedir. Yani kendisine can veren güçlerin orkestrasyonunu yapama-
maktadır. Bu açıdan bakıldığında, insan henüz bu gezegende bulunan olanak-
ları nasıl gerçekleştirebileceğini, bu olanaklarla nasıl zengin nasıl daha güçlü ve 
yaratıcı bir yaşama ulaşabileceğini bilememektedir. Söylediği şey bizi besleyen 
yaşam damarlarımızı açmamızdır. (İnam, 2019) 

İnsanlar değerlerini yaşamdan almamaktadır; değerlerini gelenekten, ku-
ramlardan, düşüncelerden ve devraldıkları kültürden almaktadırlar. Bu kültür 
ise yaşamdan beslenmemektedir. Artık yorgun, bitkin, eskimiş ve yıpranmış, 
tıpkı giysiler gibi, yaşamda—yani insanın yaşam olarak deneyimlediği şey—bu 
hale gelmiştir. Eğer yaşam yadsınmaya başlanırsa o zaman çürüme ve bozulma 
süreci başlar. Bu çürüme, yaşama karşı olma durumuna dönüşür. Ancak bu-
nun neden hissedilmediği, küçük yaştan itibaren bizi kuşatan bir yaşama ko-
laylığı ve yaşam çemberinin varlığındandır. O çember içinde sıkışmakta, savrul-
makta ve alışkanlıklar ile önümüze konan hedeflerle yaşam sürdürülmektedir. 
Doğadan beslenmek yerine karşı doğa oluşturulmuştur; buna kültür ve ahlak 

 
11 “But attacking the root of the passions means attacking the root of life: the practices of 
the church are hostile to life…” (Nietzsche, 2005, p. 171) 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 79 

adı verilmiştir. Bu durumun temel nedeni, yaşamın gücü karşısında hissedilen 
korkudur. Değerler koymak, yaşama mana vermek anlamına gelir. Çünkü kişi, 
yaşamın gücüne kendini bıraktığında ona egemen olamayacağını düşündüğü 
için bu durum metaforik olarak çılgın bir at olarak görülür. Belki bir süre bu 
ata binilmiş olabilir, ancak artık yönetilemiyor olabilir; kişi, atın onu ormana, 
çukurlara doğru götürdüğünü hisseder. Bu nedenle bazen durmak ve atın üze-
rinden inmek ister. Yaşamın kendisinin rasyonel bir tarafı yoktur; o, çılgın bir 
güçtür. Bir yanardağ patlaması gibi, orada tükenmez ve bitmez bir lav akışı ve 
enerji bulunmaktadır. (İnam, 2019) 

Son Söz: Dişil Düşüncenin Ardında 

Nietzsche’ye göre kadın denildiğinde ne tek bir kadın vardır ne de bir ka-
dın gerçekliği. Onun metinlerinde anneler, kızlar, eşler, yönetici kadınlar, bü-
yükanneler gibi çeşitli kadın tipleri yer alır. Bu nedenle Nietzsche’nin düşünce-
sinde tek bir gerçeklik yoktur; gerçeklik çoğuldur. Ayrıca Nietzsche, yazılarında 
elinin altında pek çok farklı üslup biçimi bulunduğunu ve üslubun kendiliğin-
den ortaya çıkmadığını, bunun temelinde ise kadınları (veya dişilliği) çok iyi ta-
nımasının yattığını belirtir.  

Kadın sorunu; karara bağlanabilirliği askıya alıp anlamın kesinliğini er-
telediğinde, felsefi kavramları geçici olarak ayraç içine aldığında, metnin sabit 
ve tekil bir anlam taşıdığı yönündeki yorumları altüst ettiğinde, okuma edimini 
varlığın anlamı ya da gerçekliğinden; üretim değerlerini ise salt üründen ya da 
var olanın buyurgan yapısından özgürleştirdiğinde — işte o anda, inci taneleri 
gibi etrafa dağılan ve karşımıza çıkan şey, üslup sorunudur. Üsluplaşan sapak, 
örtünün içinden sızar; aynı şeyi görmek ya da üretmek için yalnızca örtüyü del-
mekle kalmaz, örtülü/örtüsüz karşıtlığını da üretimin gerçekliği içinde geçersiz 
kılar. Böylece ortaya çıkan ürün, açımlama ile gizleme arasındaki gerilimi dışa 
vurur. Gerçekliğin üzerine çekilen bu örtü ise ne tümüyle kaldırılır ne de ken-
diliğinden düşer; yalnızca onun askıda kalma hâline bir sınır getirilmiş olur. 

Nietzsche’nin “üslup” ve “kadın” olarak adlandırdığı da belki de budur. 
Şen Bilim’den çıkan sonuç, tek bir üslubun ya da tek bir cinsel farklılığın var 
olmadığıdır. Üslubun ortaya çıkabilmesi için birçok farklı biçimde yazmak gere-
kir. Eğer üslup varsa, Nietzsche’nin kadın imajıyla bize anlatmak istediği de 
budur: Birden çok üslup biçimi olmalıdır. 

Kaynakça 

1. Derrida, Jacques, Mahmuzlar (Nietzsche’nin Üslupları), Çev. Mehmet Baş-
türk, İstanbul, Babil Yayınları, 2002 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 80 

2. Erdem, Hüseyin Subhi, “Hakikat ve Metafor”, Dinbilimleri Akademik Araş-
tırma Dergisi, Cilt VI, Sayı 3, 2006 

3. Joachim Köhler, Friedrich Nietzsche ve Cosima Wagner, Çev. Atilla Dirim, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 1999 

4. Nietzsche, Friedrich, Beyond Good and Evil: Prelude to a Philosophy of the 
Future, Edited by Rolf-Peter Horstmann, translated by Judith Norman. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2002. 

5. Nietzsche, Friedrich, İyinin ve Kötünün Ötesinde, çev. Ahmet İnam, İstan-
bul, Say Yayınları, 2015. 

6. Nietzsche, Friedrich, Putların Alaca Karanlığında, çev. Emir Aktan, An-
kara, Alter Yayıncılık, 2012 

7. Nietzsche, Friedrich, Şen Bilim, Çev. Ahmet İnam, İstanbul, Say Yayın-
ları, 2011 

8. Nietzsche, Friedrich, The Gay Science: With a Prelude in German Rhymes 
and an Appendix of Songs, ed. Bernard Williams, trans. Josefine Nauck-
hoff (Cambridge: Cambridge University Press, 2001) 

9. Nietzsche, Friedrich, Twilight of the Idols, “How the ‘True’ Became ‘World’: 
A Fable,” trans. Judith Norman, Cambridge University Press, 2005 

10. Prof. Dr. Ahmet İnam ve Düşün Yolcularının Friedrich Nietzsche – Putla-
rın Alacakaranlığı metninin okumaları [YouTube oynatma listesi]. You-
Tube. https://youtube.com/playlist?list=PLRX8Yk7Ud6gwHY_3dqye-
HONxebzUb1O7&si=2eD1YLzbh_vp7lga 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://youtube.com/playlist?list=PLRX8Yk7Ud6gwHY_3dqyeHONxebzUb1O7&si=2eD1YLzbh_vp7lga
https://youtube.com/playlist?list=PLRX8Yk7Ud6gwHY_3dqyeHONxebzUb1O7&si=2eD1YLzbh_vp7lga


 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 81 

Extended Abstract 

This study discusses the way in which truth is associated with the figure 
of the “woman” in Nietzsche’s texts and its epistemological-aesthetic consequ-
ences, based on Jacques Derrida’s interpretation developed in his work Spurs: 
The Styles of Nietzsche. The primary aim is to reveal, through Nietzsche’s image 
of the woman, the impossibility of directly representing truth, its constant de-
ferral, and its figurative construction in multi-layered forms. Derrida’s interpre-
tation is not merely an analysis of Nietzsche’s style, but also offers a reading 
that shows how truth is indirectly constructed in philosophical discourse thro-
ugh language, representation, distance, and aesthetic gestures. 

The starting point of the work is that truth cannot be grasped either thro-
ugh logical analysis or emotional integrity, because throughout history, these 
two have been positioned as opposing, irreplaceable structures that cannot be 
reduced to a single constant. Nietzsche’s image of woman is a figure that embo-
dies this impossibility. In Derrida’s analysis, the woman is imbued with qualities 
such as variability, inaccessibility, distance, shyness, and figurative deferral; 
these characteristics reveal that truth cannot be grounded as a fixed and di-
rectly comprehensible essence. 

The article aims to show how Nietzsche’s style functions as a “detour” by 
drawing on Derrida’s deconstructive method. In Spurs: Nietzsche’s Styles, style 
is a gesture that conceals, defers, and creates distance within figurative twists 
rather than presenting truth directly. In Derrida’s words, this detour is an 
“umbrella” that both conceals and shapes, that is as piercing as it is ostentati-
ous. In Nietzsche, style, as a feminine gesture, stages truth in ironic, parodic, 
and theatrical forms rather than revealing it directly. Thus, thought operates 
not only on a philosophical plane, but also on a dramatic and gestural one. 

One of the prominent discussions in the study is Nietzsche’s image of wo-
men in The Gay Science. The passage titled “Women and Their Distant Effects” 
shows that truth is effective not directly, but in a distant and silent way. The 
magic of women and the allure of truth emerge not in proximity but in inacces-
sibility. As Derrida also emphasizes, this effect is an “actio in distans”; that is, 
an action that operates through epistemological and aesthetic distance. In Ni-
etzsche’s texts, women are not merely objects of representation but figures that 
reveal the workings of truth’s deferred nature. 

The epistemological dimension of the female figure is revealed by the quo-
tation of reality. In Nietzsche, the frivolous movements, tricks, or actions born 
in quotation marks that “originate from women” serve to constantly suspend 
reality rather than fix it. Therefore, women are not merely shadows of reality 
but a style that constructs truth on a figurative plane. Style here is a feminine 



 ebadi (2) 2 2025 

 Canan Süslü 
 

 

 82 

gesture that protects and conceals truth, but also touches it. This gesture cir-
culates truth in a veiled, deferred, and multi-layered way rather than represen-
ting it directly. 

The work also analyzes Nietzsche’s expressions “reality as woman” and 
“reality as the movement of feminine modesty.” These metaphors reveal that 
truth cannot be grasped directly but can only be sensed in figurative and indi-
rect forms. The phrase “life is woman” is the culmination of this figurativization: 
it shows that life and truth are revealed not directly, but in bashful, indirect, 
and seductive forms. Woman is the figure that reminds us that truth is not a 
fixed and attainable essence, but a constantly deferred process of becoming, 
woven with multiple meanings. 

In Nietzsche’s thought, the female figure has not only an epistemological 
but also an aesthetic function. Since truth cannot be grasped directly, it is con-
cealed by a veil; this veil is both protective and meaningful. Reality is a superfi-
cial structure; depth is only made possible by the existence of the veil. The 
adornment, mystery, and deceptiveness of women indicate that truth is figura-
tively desirable rather than directly comprehensible. Therefore, in Nietzsche, the 
issues of art, style, and reality can not be considered separately from the issue 
of women. The feminine directly participates in the construction of truth on the 
artistic and figurative plane. 

The article also addresses Nietzsche’s “feminization of thought” in the con-
text of women and reality. Thought here does not refer to biological gender; it 
expresses a style that produces indirectness, ambiguity, and distance. The fe-
minization of thought is an approach to truth not directly, but through figura-
tive and gestural means. The “fairytale nature of the real world” emphasized by 
Nietzsche in Twilight of the Idols is an ironic narrative of this figurative, femini-
zed nature of truth. Thought also becomes feminine by becoming religious, be-
cause religion expresses truth not directly, but through metaphors and myths. 

Consequently, this study demonstrates how Derrida’s deconstructive rea-
ding through Spurs stages Nietzsche’s understanding of truth through the fe-
male figure. In Nietzsche, the woman is neither merely a biological figure nor a 
mere metaphor; she is a form of thinking that represents the deferred, multi-
layered, aesthetic, and epistemological structure of truth. Truth is constantly 
deferred, postponed, and reconstituted in figurative layers through a feminine 
gesture. In this context, the article’s original contribution lies in presenting Ni-
etzsche’s association of truth with the female image not merely as a metaphori-
cal game but as a model that explains the stylistic and figurative functioning of 
thought itself. 



 ebadi (2) 2 2025 

Derrida’nın Mahmuzlar Metninde Hakikatin Dişilliği 
 

 83 

This discussion, taking into account both Nietzsche’s style and Derrida’s 
deconstruction, emphasizes that truth is not a fixed and direct essence, but a 
multi-layered, deferred, and figuratively staged process. Thus, the study deve-
lops an original understanding around the concepts of truth, style, femininity, 
and aesthetic distance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


